Dimanche 21 décembre 2025
PREDICATION :
« Saurons-nous l'écouter ? »

Matthieu 1, 1-25 & Esaie 7 10-17

Dans le début de son Evangile, Matthieu nous raconte comment et pourquoi
Joseph a accueilli Marie et I'enfant qu’elle portait en elle. C'est assez intrigant
de voir que cet enfant est nommé avec 2 prénoms différents: Jésus et
Emmanuel. Ces deux prénoms ont deux significations qui leur sont associées et
qui nous en disent beaucoup sur ce que représente et ce que va accomplir
Jésus.

Le prénom Emmanuel tout d’abord fait référence au texte d’Esaie que nous
avons lu tout a I’heure. Emmanuel, signifie « Dieu avec nous ». Dans son oracle,
Esaie annonce donc l'arrivée d’une personne représentant Dieu sur Terre,
I'arrivée d’une personne juste et pacifique, synonyme d’abondance et de paix.

Pour mieux comprendre cette prophétie, il faut se pencher sur le contexte géo-
politique de I'’époque. Je ne vais pas vous faire tout un cours sur 'histoire du
Royaume de Juda au 8°™ siécle avant JC. Je n’ai aucune connaissance a ce sujet.
J’ai cependant fait quelques recherches et voila ce que j’en ai compris.

A cette époque, I’Assyrie monte en puissance et menace les territoires autour.
Deux voisins, la Samarie et Damas décident de faire alliance contre cette
puissance et proposent au Royaume de Juda d’en faire partie. Mais Juda refuse.
Damas et la Samarie décident donc de I'attaquer. Pour se défendre, Akhaz, roi
de Juda, demande le soutien de la grande puissance, |’Assyrie, en lui offrant
tout I'or du temple de Jérusalem. En résumé, le contexte géo-politique de
I’époque est complexe et au bord de la guerre.

En ayant toute cette histoire en téte, la prophétie annoncée par Esaie prend
donc un sens nouveau. Le peuple de Juda attend la venue d’Emmanuel, un roi
capable d’assurer au Royaume une victoire politique et militaire. Pour
beaucoup, Esaie annonce tout simplement la naissance du fils d’Akhaz, qui
prendrait sa releve le temps voulu et protégerait le Royaume de Juda de tous



ces ennemis. Effectivement, Akhaz aura bien un fils, Ezekias. Mais celui-ci va
décevoir les attentes du peuple de Juda, qui reportera donc son espoir dans
I"avenir. Ezekias n’était peut-&tre pas 'lEmmanuel annoncé par Esaie.

En écrivant son Evangile, Matthieu décide donc de citer cette prophétie d’Esaie.
C’est assez intéressant, car il s’agit de quelques petits versets dans I'un des plus
longs livres prophétiques de I'ancien testament. Des versets sans trop
d’importance avant qu’ils ne se retrouvent cités dans le Nouveau Testament.
Nous I’avons vu, Esaie n’annonce pas spécifiquement I'arrivée de Jésus. Ou du
moins, rien ne pourra vraiment le prouver. Mais ce n’est pas ce qui est
important. En choisissant de citer Esaie, Mathieu inscrit Jésus dans une
continuité historique. Il nous dit, « ce n'est pas un simple enfant qui va naitre,
c’est Dieu qui vient au milieu de nous ».

L'enfant a naitre s’appellera donc Emmanuel, « Dieu avec nous ». Mais,
Matthieu nous parle aussi d’'un autre prénom, que nous connaissons tous et
toutes : Jésus. C’est-a-dire « Dieu sauve ». Dieu sauve en prenant place au
milieu de nous. C’est la le message important ce texte.

Comme souvent, Dieu ne répond pas a nos attentes comme on l'aurait voulu.
Le peuple d’Israél attendait un roi, puissant et vainqueur pour le sauver. A la
place, Dieu décide de se faire humain, sous les traits d’'un enfant. Alors
gu’lsraél attend un signe de puissance, digne de I'image qu’on se fait d’un dieu,
notre Dieu décide a l'inverse de se rapprocher de nous et d’adopter notre
faillibilité humaine et nos imperfections. Pour mieux nous comprendre peut-
étre, il commence comme tout humain, par devenir un enfant. Jésus est a la
fois Dieu par le St Esprit et humain par Marie qui I’a porté, puis par I'éducation
qu’il recevra de ses deux parents.

La volonté de Dieu est donc toujours bien différente de nos attentes. Notre
Dieu se fait humain, mais un humain imparfait comme nous le sommes toutes
et tous. Il n"apparait pas parmi nous sous les traits d’'un homme idéal selon les
critéres de I'’époque mais au contraire, sous les traits d’'un humain qui ne coche
pas toute les cases de la société.

C’est assez intéressant de voir que Mathieu décide de mettre en avant cette
faillibilité dés I'introduction de son Evangile. J’ai relevé plusieurs exemples.



Tout d’abord, en se penchant sur la généalogie de Joseph, citée au début du
chapitre, on identifie 4 femmes parmi tous les hommes : Tamar, Rahab, Ruth et
Bethsabée. Tamar a trompé son beau-péere Juda pour avoir la descendance qui
lui était refusée. Rahab était une prostituée a Jéricho et a aider Israél a
conquérir la ville. Ruth était une étrangere, qui a adopté la foi d’Israél.
Bethsabée a été violée par David, alors méme qu’elle était mariée a I'un de ses
officiers. Ces 4 femmes sont a I'opposé de l'idéal féminin de I'époque. Et
pourtant, elles font partie intégrante de la généalogie et de I'histoire de Jésus.
Dieu-e se fait humain sous les traits d’'un homme a la généalogie imparfaite.

Si 'on poursuit le texte de Mathieu, on réalise ensuite que la naissance de
Jésus est aussi imparfaite. Il a été concu en dehors du mariage, de maniere
illégitime pour I'époque. Il est méme né en dehors de ce que recommande la
loi. En effet, quand Joseph découvre que Marie, sa promise, est enceinte alors
gu’ils ne sont pas encore marié-es, il aurait d la répudier. Mais Dieu-e lui
demande d’en faire autrement, de ne pas respecter les lois des hommes mais
de respecter sa volonté divine.

Ce premier chapitre de I'Evangile de Mathieu nous donne donc un avant-godt
de ce qui va suivre dans le reste de son récit de la vie de Jésus. Il nous présente
Dieu-e comme notre sauveur, mais un sauveur qui adopte nos imperfections,
en se faisant homme parmi les humains. Dieu Jésus, Dieu Emmanuel. Dieu nous
sauve en étant au milieu de nous, comme nous.

Mais que faire de cette conclusion aujourd’hui ? Dieu-e a répondu bien au-dela
des attentes du peuple d’Israél. Il n’a pas simplement offert un roi, pour
répondre aux difficultés politiques spécifiques a une époque, mais il a offert un
salut universel, intemporel.

Pourtant, nous continuons a vivre des souffrances comme le vivaient les
personnes de cette époque : des souffrances individuelles (la peur, la maladie,
le conflit avec des proches, etc.) et des souffrances collectives (la guerre, la
répression, les discriminations, etc.). Mais cela ne signifie pas que Dieu-e nous a
abandonnés, qu’il a envoyé une unique réponse il y a 2000 ans et que nous
devons faire avec. Je crois que ce premier chapitre de Mathieu nous apprend
autre chose.



Jusqu’ici, je ne me suis pas beaucoup attardée sur la figure de Joseph. Pourtant
elle est au cceur de ce chapitre. C'est peut-étre méme a lui que nous pouvons
le plus nous identifier dans ce texte. Son comportement dans ce moment clef
de sa vie nous en apprend beaucoup.

Joseph est d’abord troublé par la situation a laquelle il doit faire face. Il a appris
gue Marie est enceinte alors qu’ils ne sont pas encore marié-es. D’apres la loi
de I'époque, Joseph devrait renvoyer Marie et I'accuser publiquement. Mais, le
texte nous dit gqu’il est un homme juste, non pas parce qu’il respecte la loi mais
parce qu’il ne veut justement pas diffamer Marie publiguement. Il pense a la
répudier qguand méme, mais secretement. Dans cette premiere étape, Joseph
est probablement en souffrance, face a un dilemme. Tout du moins, il est
troublé, confus. Il ne semble en parler a personne a part en lui-méme.

Mais Dieu I'a entendu. Il envoie un ange pour parler a Joseph dans un réve. Il
lui conseille de maintenir son mariage avec Marie et d’accueillir 'enfant qui
viendra. Joseph écoute ce que Dieu-e a a lui dire.

Enfin, a son réveil, Joseph fait confiance a Dieu et il met en application ce que
I’ange lui a conseillé. Contre toute les pratiques et les normes de son temps,
Joseph épouse Marie et accueille un enfant qui n’est pas de lui. C'est assez
étrange en y repensant. Je fais souvent plein de réves la nuit, mais je ne suis
pas slre que je prendrais au sérieux un réve qui me conseillerait d’aller a
I"opposé de ce que le bon sens me dit. Pourtant, Joseph écoute Dieu-e dans son
réve et il agit.

Comme Joseph, je crois que Dieu-e nous parle et nous conseille. Avec nous, il
n‘est probablement pas aussi direct et clair qu’avec Joseph. Mais il nous
accompagne au quotidien et nous donne des signes. Comme Joseph, nous
sommes appelé-es a écouter Dieu-e et a nous mettre en action selon ses
conseils, méme lorsqu’ils vont a I’encontre de nos habitudes, de nos normes ou
de nos lois.

En cette période de Noél, il est parfois particulierement difficile d’écouter
Dieu-e plutét que les habitudes consumeéristes de notre société. Au-dela de son
sens religieux et spirituel, cette féte est aussi une féte de partage. Pourtant,
elle se transforme de plus en plus en une féte de surconsommation. Je dois
absolument prévoir 6 plats pour le soir de Noél, méme si nous ne mangerons
gue la moitié. Je dois offrir un cadeau a cette cousine éloignée que je ne vois
jamais, méme si elle le revendra probablement apres les fétes parce qu’elle



n‘en a pas besoin. Mais comment dire non a ces habitudes qu’on a si vite
intégrées et dont on nous matraque dans la rue, a la télé et sur les réseaux
sociaux ?

Joseph nous montre qu’il ne suffit pas simplement de demander de l'aide a
Dieu-e. Nous devons aussi apprendre a I'écouter, a accepter que sa réponse ne
soit pas toujours celle gu’on aurait voulu entendre, puis a nous mettre en
mouvement et en marche méme quand cela nous fait questionner la société et
le monde qui nous entourent, méme quand cela nous met un peu a I'écart de
ce monde.

C'est peut-étre cela la joie de Noél : savoir que Dieu nous répond toujours,
comme il a répondu au peuple d’Israél, ou comme il a répondu aux doutes de
Joseph. Dieu répond toujours. Saurons-nous I'écouter ? Oserons-nous avoir
confiance en lui jusqu’a parfois questionner et aller a contre-sens du
mouvement général du monde ?

Amen



