
Dimanche 21 décembre 2025
PREDICATION : 

« Saurons-nous l’écouter ? »

Matthieu 1, 1-25 & Esaïe 7 10-17

Dans le début de son Évangile, Matthieu nous raconte comment et pourquoi
Joseph a accueilli Marie et l’enfant qu’elle portait en elle. C’est assez intrigant
de  voir  que  cet  enfant  est  nommé  avec  2  prénoms  différents :  Jésus  et
Emmanuel. Ces deux prénoms ont deux significations qui leur sont associées et
qui nous en disent beaucoup sur ce que représente et ce que va accomplir
Jésus.

Le prénom Emmanuel tout d’abord fait référence au texte d’Ésaïe que nous
avons lu tout à l’heure. Emmanuel, signifie « Dieu avec nous ». Dans son oracle,
Ésaïe  annonce  donc  l’arrivée  d’une  personne  représentant  Dieu  sur  Terre,
l’arrivée d’une personne juste et pacifique, synonyme d’abondance et de paix.

Pour mieux comprendre cette prophétie, il faut se pencher sur le contexte géo-
politique de l’époque. Je ne vais pas vous faire tout un cours sur l’histoire du
Royaume de Juda au 8ème siècle avant JC. Je n’ai aucune connaissance à ce sujet.
J’ai cependant fait quelques recherches et voilà ce que j’en ai compris. 

A cette époque, l’Assyrie monte en puissance et menace les territoires autour.
Deux  voisins,  la  Samarie  et  Damas  décident  de  faire  alliance  contre  cette
puissance et proposent au Royaume de Juda d’en faire partie. Mais Juda refuse.
Damas et la Samarie décident donc de l’attaquer. Pour se défendre, Akhaz, roi
de Juda, demande le soutien de la grande puissance, l’Assyrie, en lui offrant
tout  l’or  du  temple  de  Jérusalem.  En  résumé,  le  contexte  géo-politique  de
l’époque est complexe et au bord de la guerre. 

En ayant toute cette histoire en tête, la prophétie annoncée par Ésaïe prend
donc un sens nouveau. Le peuple de Juda attend la venue d’Emmanuel, un roi
capable  d’assurer  au  Royaume  une  victoire  politique  et  militaire.  Pour
beaucoup,  Ésaïe  annonce  tout  simplement  la  naissance  du fils  d’Akhaz,  qui
prendrait sa relève le temps voulu et protégerait le Royaume de Juda de tous



ces ennemis. Effectivement, Akhaz aura bien un fils, Ezekias. Mais celui-ci va
décevoir les attentes du peuple de Juda, qui reportera donc son espoir dans
l’avenir. Ezekias n’était peut-être pas l’Emmanuel annoncé par Ésaïe.

En écrivant son Évangile, Matthieu décide donc de citer cette prophétie d’Ésaïe.
C’est assez intéressant, car il s’agit de quelques petits versets dans l’un des plus
longs  livres  prophétiques  de  l’ancien  testament.  Des  versets  sans  trop
d’importance avant qu’ils ne se retrouvent cités dans le Nouveau Testament.
Nous l’avons vu, Ésaïe n’annonce pas spécifiquement l’arrivée de Jésus. Ou du
moins,  rien  ne  pourra  vraiment  le  prouver.  Mais  ce  n’est  pas  ce  qui  est
important.  En  choisissant  de  citer  Ésaïe,  Mathieu  inscrit  Jésus  dans  une
continuité historique. Il nous dit, « ce n'est pas un simple enfant qui va naître,
c’est Dieu qui vient au milieu de nous ».

L’enfant  à  naître  s’appellera  donc  Emmanuel,  « Dieu  avec  nous ».  Mais,
Matthieu nous parle aussi d’un autre prénom, que nous connaissons tous et
toutes :  Jésus.  C’est-à-dire  « Dieu  sauve ».  Dieu  sauve  en  prenant  place  au
milieu de nous. C’est là le message important ce texte.

Comme souvent, Dieu ne répond pas à nos attentes comme on l’aurait voulu.
Le peuple d’Israël attendait un roi, puissant et vainqueur pour le sauver. A la
place,  Dieu  décide  de  se  faire  humain,  sous  les  traits  d’un  enfant.   Alors
qu’Israël attend un signe de puissance, digne de l’image qu’on se fait d’un dieu,
notre  Dieu décide à  l’inverse  de se  rapprocher  de nous  et  d’adopter  notre
faillibilité humaine et nos imperfections. Pour mieux nous comprendre peut-
être, il commence comme tout humain, par devenir un enfant. Jésus est à la
fois Dieu par le St Esprit et humain par Marie qui l’a porté, puis par l’éducation
qu’il recevra de ses deux parents.

La volonté de Dieu est donc toujours bien différente de nos attentes. Notre
Dieu se fait humain, mais un humain imparfait comme nous le sommes toutes
et tous. Il n’apparaît pas parmi nous sous les traits d’un homme idéal selon les
critères de l’époque mais au contraire, sous les traits d’un humain qui ne coche
pas toute les cases de la société. 

C’est assez intéressant de voir que Mathieu décide de mettre en avant cette
faillibilité dès l’introduction de son Évangile. J’ai relevé plusieurs exemples. 



Tout d’abord, en se penchant sur la généalogie de Joseph, citée au début du
chapitre, on identifie 4 femmes parmi tous les hommes : Tamar, Rahab, Ruth et
Bethsabée. Tamar a trompé son beau-père Juda pour avoir la descendance qui
lui  était  refusée.  Rahab  était  une  prostituée  à  Jéricho  et  à  aider  Israël  à
conquérir  la  ville.  Ruth  était  une  étrangère,  qui  a  adopté  la  foi  d’Israël.
Bethsabée a été violée par David, alors même qu’elle était mariée à l’un de ses
officiers.  Ces  4  femmes  sont  à  l’opposé  de  l’idéal  féminin  de  l’époque.  Et
pourtant, elles font partie intégrante de la généalogie et de l’histoire de Jésus.
Dieu·e se fait humain sous les traits d’un homme à la généalogie imparfaite.

Si  l’on poursuit  le  texte de Mathieu,  on réalise ensuite que la naissance de
Jésus est aussi imparfaite. Il  a été conçu en dehors du mariage, de manière
illégitime pour l’époque. Il est même né en dehors de ce que recommande la
loi. En effet, quand Joseph découvre que Marie, sa promise, est enceinte alors
qu’ils  ne sont  pas  encore marié·es,  il  aurait  dû la  répudier.  Mais  Dieu·e  lui
demande d’en faire autrement, de ne pas respecter les lois des hommes mais
de respecter sa volonté divine. 

Ce premier chapitre de l’Évangile de Mathieu nous donne donc un avant-goût
de ce qui va suivre dans le reste de son récit de la vie de Jésus. Il nous présente
Dieu·e comme notre sauveur, mais un sauveur qui adopte nos imperfections,
en se faisant homme parmi les humains. Dieu Jésus, Dieu Emmanuel. Dieu nous
sauve en étant au milieu de nous, comme nous.

Mais que faire de cette conclusion aujourd’hui ? Dieu·e a répondu bien au-delà
des  attentes  du  peuple  d’Israël.  Il  n’a  pas  simplement  offert  un  roi,  pour
répondre aux difficultés politiques spécifiques à une époque, mais il a offert un
salut universel, intemporel.

Pourtant,  nous  continuons  à  vivre  des  souffrances  comme  le  vivaient  les
personnes de cette époque : des souffrances individuelles (la peur, la maladie,
le conflit avec des proches,  etc.)  et des souffrances collectives (la guerre, la
répression, les discriminations, etc.). Mais cela ne signifie pas que Dieu·e nous a
abandonnés, qu’il a envoyé une unique réponse il y a 2000 ans et que nous
devons faire avec. Je crois que ce premier chapitre de Mathieu nous apprend
autre chose. 



Jusqu’ici, je ne me suis pas beaucoup attardée sur la figure de Joseph. Pourtant
elle est au cœur de ce chapitre. C’est peut-être même à lui que nous pouvons
le plus nous identifier dans ce texte. Son comportement dans ce moment clef
de sa vie nous en apprend beaucoup.

Joseph est d’abord troublé par la situation à laquelle il doit faire face. Il a appris
que Marie est enceinte alors qu’ils ne sont pas encore marié·es. D’après la loi
de l’époque, Joseph devrait renvoyer Marie et l’accuser publiquement. Mais, le
texte nous dit qu’il est un homme juste, non pas parce qu’il respecte la loi mais
parce qu’il ne veut justement pas diffamer Marie publiquement. Il pense à la
répudier quand même, mais secrètement. Dans cette première étape, Joseph
est  probablement  en  souffrance,  face  à  un  dilemme.  Tout  du  moins,  il  est
troublé, confus. Il ne semble en parler à personne à part en lui-même.

Mais Dieu l’a entendu. Il envoie un ange pour parler à Joseph dans un rêve. Il
lui conseille de maintenir son mariage avec Marie et d’accueillir  l’enfant qui
viendra. Joseph écoute ce que Dieu·e a à lui dire. 

Enfin, à son réveil, Joseph fait confiance à Dieu et il met en application ce que
l’ange lui a conseillé. Contre toute les pratiques et les normes de son temps,
Joseph épouse Marie et accueille un enfant qui n’est pas de lui.  C’est assez
étrange en y repensant. Je fais souvent plein de rêves la nuit, mais je ne suis
pas  sûre  que  je  prendrais  au  sérieux  un rêve  qui  me conseillerait  d’aller  à
l’opposé de ce que le bon sens me dit. Pourtant, Joseph écoute Dieu·e dans son
rêve et il agit.

Comme Joseph, je crois que Dieu·e nous parle et nous conseille. Avec nous, il
n’est  probablement  pas  aussi  direct  et  clair  qu’avec  Joseph.  Mais  il  nous
accompagne  au  quotidien  et  nous  donne  des  signes.  Comme  Joseph,  nous
sommes  appelé·es  à  écouter  Dieu·e  et  à  nous  mettre  en  action  selon  ses
conseils, même lorsqu’ils vont à l’encontre de nos habitudes, de nos normes ou
de nos lois.

En  cette  période  de  Noël,  il  est  parfois  particulièrement  difficile  d’écouter
Dieu·e plutôt que les habitudes consuméristes de notre société. Au-delà de son
sens religieux et spirituel, cette fête est aussi une fête de partage. Pourtant,
elle se transforme de plus en plus en une fête de surconsommation. Je dois
absolument prévoir 6 plats pour le soir de Noël, même si nous ne mangerons
que la moitié. Je dois offrir un cadeau à cette cousine éloignée que je ne vois
jamais,  même si elle le revendra probablement après les fêtes parce qu’elle



n’en a  pas besoin.  Mais  comment dire  non à ces  habitudes  qu’on a  si  vite
intégrées et dont on nous matraque dans la rue, à la télé et sur les réseaux
sociaux ?

Joseph nous montre qu’il  ne suffit pas simplement de demander de l’aide à
Dieu·e. Nous devons aussi apprendre à l’écouter, à accepter que sa réponse ne
soit  pas  toujours  celle  qu’on  aurait  voulu  entendre,  puis  à  nous  mettre  en
mouvement et en marche même quand cela nous fait questionner la société et
le monde qui nous entourent, même quand cela nous met un peu à l’écart de
ce monde.

C’est peut-être cela la  joie de Noël :  savoir  que Dieu nous répond toujours,
comme il a répondu au peuple d’Israël, ou comme il a répondu aux doutes de
Joseph.  Dieu  répond  toujours.  Saurons-nous  l’écouter ?  Oserons-nous  avoir
confiance  en  lui  jusqu’à  parfois  questionner  et  aller  à  contre-sens  du
mouvement général du monde ?

Amen


